KOKAND UNIVERSITY

HERALD

SCTENTIFIC E-JOURNAL
ISSN: 2181-1695

QO‘QON UNIVERSITETI XABARNOMASI
KOKAND UNIVERSITY HERALD
BECTHUK KOKAHACKOIo YHUBEPCUTETA

OAK: 01-08/1819/6

www.herald.kokanduni.uz

2016—-2025-YILLARDA YANGI O‘ZBEKISTON G‘OYASI VA YOSHLAR MADANIYATI MILLIY RIVOJLANISH
PARADIGMASI SIFATIDA

Abdiyev G‘ayrat Ergashevich,
falsafa fanlari bo‘yicha falsafa doktori (PhD), dotsent
g.abdiyev@edu.uz

MAQOLA HAQIDA ANNOTATSIYA

Qabul gilindi: 12-yanvar 2026-yil
Tasdiqlandi: 15-yanvar 2026-yil

Jurnal soni: 17

Magola ragami: 74

DOI: https://doi.org/10.54613/ku.v17i.1425
KALIT SO‘ZLAR/ K/THOMEBbIE CNOBA/

KEYWORDS
siyosat, yoshlar, jamiyat, davlat, inson
gadri, boshgaruv, inson, madaniyat,

islohot, siyosiy ong, axloqg.

Magolada 2016-2025-yillarda “Yangi O‘zbekiston” g‘oyasining yoshlar madaniyatidagi aks etish
mexanizmlarini milliy rivojlanish paradigmasi doirasida tahlil giladi. Yangi O‘zbekiston yoshlari siyosiy
ongini yuksaltirishga garatilgan falsafiy garashlarning jamiyat taraqgiyotida tutgan o‘rni zamonaviy
ilm-fan yutuqlari asosida ochib berilgan. Unda yoshlar davlat boshgaruvida o‘zlarining faolligi bilan
o‘zgarayotgan jamiyatdagi islohotlarda islohotchiga aylanishi, bugungi davrning ruhini siyosiy
jihatdan ifodalashlari falsafiy tarzda tadqiq etilgan.

Kirish. 2016-2025-yillar  oralig'i  O‘zbekiston jamiyatida
modernizatsion jarayonlarning jadallashuvi, ijtimoiy institutlar
faoliyatining gayta muvofiglashuvi hamda madaniy hayotning yangi
kommunikativ shakllar bilan boyishi bilan tavsiflanadi. Mazkur davrni
tahlil gilishda “Yangi O‘zbekiston” g‘oyasi ko‘pincha normativ yo‘nalish
beruvchi, rivojlanish magsadlarini semantik jihatdan birlashtiruvchi
ideatsion konstruksiya sifatida ko‘riladi. Birog ushbu g‘oya real ijtimoiy
tajribada, aynigsa yoshlar gatlamining kundalik madaniy amaliyotlarida
ganday mexanizmlar orgali “ishlaydi”, ganday giymatlarni tartiblaydi va
qaysi institutsional kanallar orqgali legitimlashadi degan savollar ilmiy
adabiyotlarda yetarli darajada aniglashtirilmagan. Shuningdek, yoshlar
madaniyatini fagat submadaniyatlar yoki bo‘sh vaqt amaliyotlari
doirasida cheklab talgin gilish uni milliy rivojlanish paradigmasining faol
elementi sifatida ko‘rishga xalaqit beradi. Shu sababli, mazkur maqola
yoshlar madaniyatini g‘oyaviy, institutsional va kommunikativ
o‘zgarishlar kesishgan nuqtada tahlil qilish zaruratidan kelib chigadi.

Tadgigot muammosi shundan iboratki, “Yangi O‘zbekiston”
g‘oyasi ko‘pincha umumiy modernizatsion shiorlar yoki strategik
magsadlar majmuasi sifatida tasvirlanadi, yoshlar madaniyatidagi
konkret transformatsiyalar esa fragmentar empirik kuzatuvlarga
tayanib izohlanadi. Natijada g‘oya va madaniyat o‘rtasidagi alogadorlik
“ta’sir” va “aks” kabi bir yoglama tushunchalar bilan ifodalanib, o‘zaro
ishlab chigish, moslashish va gayta talqgin qilish jarayonlari e’tibordan
chetda goladi. lImiy bo‘shliq, avvalo, paradigmatik yondashuvning sust
go’llanishida ko‘rinadi: milliy rivojlanish paradigmasi doirasida g‘oya,
institut va yoshlar madaniyati o‘rtasidagi munosabatlarning konseptual
modeli kam ishlab chigilgan. Ikkinchi bo’shliq esa diskurs va amaliyot
munosabatini uyg‘un tahlil qilish yetishmasligidadir, chunki yoshlarga
oid madaniy jarayonlar bugun ragamli kommunikatsiya, ta’lim, mehnat
bozori, kreativ industriyalar va mahalla institutining o‘zaro kesishgan
maydonida shakllanadi.

Adabiyotlar tahlili. 2016-2025-yillarda “Yangi O‘zbekiston”
g‘oyasining yoshlar madaniyatida namoyon bo’lishini milliy rivojlanish
paradigmasi sifatida tushuntiruvchi konseptual-analitik modelni
asoslash va uning asosiy komponentlarini tizimlashtirishdan iborat.
Ushbu magsad quyidagi vazifalar orqali ochib beriladi: birinchidan,
paradigmatik tahlil uchun zarur bo‘lgan nazariy tayanch tushunchalarni
aniqglashtirish; ikkinchidan, yoshlar madaniyatidagi institutsional va
kommunikativ transformatsiyalarni davriy mantiqda tizimlashtirish;
uchinchidan, g‘oya va madaniy amaliyotlar o‘rtasidagi o‘zaro
muvofiglashuv  mexanizmlarini  natijalar bo‘limida  konseptual
indikatorlar orqgali ko‘rsatish; to‘rtinchidan, olingan xulosalarni mavjud
ilmiy pozitsiyalar bilan giyoslab, nazariy hamda amaliy implikatsiyalarini
muhokama qilish. Tadgigotning ilmiy yangiligi “Yangi O‘zbekiston”

! Bourdieu P. Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste. London, Routledge, 2010.
640 p.

2 Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere. Cambridge, Polity Press,
1989. 301 p.

283

g‘oyasini yoshlar madaniyatiga tashqi omil sifatida emas, balki
institutlararo mulogot va giymatlar konfiguratsiyasini gayta tuzuvchi
paradigmatik kod sifatida talgin gilishga urinishidadir.

Pierre Bourdieu madaniy kapital va reproduksiya mexanizmlarini
tahlil gilar ekan, ta’lim va ijtimoiy maydonlarda kapitalning turli shakllari
ganday legitimlashishini ko‘rsatadi.! Ushbu maqoladagi natijalar ham
yoshlar madaniyatida madaniy kapitalning yangi ko‘rinishlari, xususan
ragamli reputatsiya, loyihaviy portfel, volontyorlik tajribasi va
kommunikativ kompetensiya kabi resurslar muhimlashayotganini
ko‘rsatadi. P. Bourdieu nazariyasi bilan farq shundaki, bu resurslar fagat
mavjud ierarxiyalarni gayta ishlab chigmay, ayrim holatlarda yangi
mobilitet kanallarini ham ochadi. Shunga garamay, teng imkoniyat
masalasi ochig qoladi: ragamli kapitalga kirish, sifatli ta’limiy muhit va
professional tarmoglar hududiy hamda ijtimoiy farglar bilan cheklanishi
mumkin. Demak, paradigmaning yoshlar madaniyatida ijobiy integrativ
ishlashi bilan birga, resurslar notekis tagsimlanganda madaniy
tafovutlarning kuchayish ehtimoli ham mavjud bo‘ladi; bu masala
keyingi empirik izlanishlar uchun alohida yo‘nalish bo‘la oladi.

Jurgen Habermasning jamoatchilik sohasi va kommunikativ
harakat hagidagi konsepsiyasi ragamli muhitda ham dolzarb bo‘lib, u
mulogotning legitimlashuv jarayonlaridagi rolini tushuntirishga yordam
beradi.? Bizning natijalar ragamli platformalar yoshlar madaniyatida
normativ. me’yorlarni tezkor targatish va tan olish mexanizmini
kuchaytirayotganini ko‘rsatdi. J. Habermas nuqtayi nazaridan bu
jarayonning ijobiy tomoni shundaki, yoshlar o‘z tashabbuslarini ko‘proq
ochig muhokama maydoniga olib chigadi va ijtimoiy hamkorlik uchun
yangi formatlar paydo bo‘ladi. Birog kommunikativ maydon algoritmik
seleksiya va e’tibor iqtisodi bilan bog‘lig bo‘lgani uchun, ayrim
mazmunlar haddan tashqgari soddalashtirilishi yoki “trend” mantig‘iga
bo‘ysunishi mumkin. Shu sababli, maqgolada taklif etilgan
“kommunikativ legitimlashuv” mexanizmi ikki tomonlama talgin
gilinadi: u bir tomondan integratsiya va mobilizatsiyani kuchaytirsa,
ikkinchi tomondan madaniy kontentning yuzaki standartlashuviga olib
kelishi ehtimolini ham keltirib chigaradi.

Rossiya ijtimoiy-falsafiy adabiyotlarida yoshlar va modernizatsiya
munosabati ko‘pincha risklar, identifikatsiya inqgirozi va ijtimoiylashuv
muammolari doirasida ko‘riladi. Yu. A. Zubok va Vladimir Chuprov
yoshlar  hayot strategiyalarida noaniqlik sharoitida riskning
institutsional tus olishini ta’kidlaydi.?

Tadgiqot metodologiyasi. Mazkur tadgiqot metodologik jihatdan
ijtimoiy-falsafiy va madaniyatshunoslik yondashuvlarining
uyg‘unlashuviga tayanadi.

Birinchi tayanch sifatida paradigma tushunchasi normativ-
ma’nodorchilik, institutlararo muvofiglashuv va madaniy reproduksiya

3 Zubok Yu. A., Chuprov V. I. Sotsiologiya molodezhi: riski v mire neopredelennosti. Moskva,
Norma, 2017. 304 s.


http://www.herald.kokanduni.uz/
mailto:g.abdiyev@edu.uz
https://doi.org/10.54613/ku.v17i.1425

mexanizmlarini birlashtiruvchi analitik ramka sifatida gabul qilindi.
Paradigmatik yondashuv tanlanishining sababi shundaki, u muayyan
davrda rivojlanishning magsadlari, giymatlari va legitimlashuv usullarini
yagona tushuntirish modelida ko‘rish imkonini beradi; bunday model
yoshlar madaniyatidagi alohida hodisalarni umumiy ijtimoiy mantiqga
bog‘lash uchun zarur.

Ikkinchi metodologik qatlam diskursiv-analitik o‘gishga tayanadi:
“g‘oya”ni rasmiy va ilmiy matnlarda, ta’limiy va media diskurslarda
ganday semantik tugunlar orqali qurilishi, ganday ideal tiplar (faol
fugarolik, mas’uliyat, innovatsionlik, mehnat etikasi, ijtimoiy hamkorlik)
bilan bog‘lanishi tahlil gilindi. Diskursiv yondashuv bu yerda matnlarni
sanash emas, balki yoshlar madaniyatida paydo bo‘ladigan ma’no
rejimlarini tushunishga xizmat giladi. Ushbu metod yoshlar madaniyati
kabi dinamik hodisada “aniq bir sabab” izlashdan ko‘ra, ma’no va
amaliyotning bir-birini ishlab chigishini ko‘rsatishda samaralidir.*

Uchinchi gatlam giyosiy-analitik sharhlashdan iborat bo‘lib, unda
2016-2025-yillarda yoshlar madaniyatini belgilovchi asosiy sohalar,
ya'ni ta’lim mubhitining transformatsiyasi, mehnat va tadbirkorlik
motivatsiyalari, ragamli madaniyat, volontyorlik va jamoaviy
tashabbuslar, mahalla va urban makonidagi yangi madaniy amaliyotlar
bir-biri bilan giyosiy tarzda tahlil gilindi. Bu giyosiy usul davr ichidagi
“mantiqiy siljishlar”ni ko‘rish, bir sohadagi o‘zgarishning boshqa
sohadagi oqgibatini izohlash uchun tanlandi.

To‘rtinchi metod sifatida konseptual sintetik usul qo‘llanib,
natijalar bo‘limida paradigmaning yoshlar madaniyatida ishlash
mexanizmlarini ifodalovchi interpretativ model ishlab chigildi. Tadgiqot
empirik statistik tahlilni magsad gilmagan; uning vazifasi nazariy
asoslangan tizimlashtirish va tushuntirish bo‘lgani uchun tanlangan
metodlar mazkur magsadga mos keladi.

Tadqiqot natijalari. “Yangi O‘zbekiston” g‘oyasining yoshlar
madaniyatida uch darajada namoyon bo’lishini ko‘rsatadi: giymat-
semantik daraja, institutsional daraja va kommunikativ-amaliy daraja.
Qiymat-semantik darajada 2016-2025-yillar davomida yoshlar
madaniyatida o‘zini namoyon qilishning “statusga tayanish”dan ko‘ra
“kompetensiya va tashabbusga tayanish” tomon siljishi kuzatildi. Bu
siliish yoshlarning o‘zini identifikatsiya qilishida “kasbiylik”, “o‘qib-
o‘rganish”, “loyiha gilish”, “ijtimoiy foyda keltirish” kabi kategoriyalarni
kuchaytiradi. Mazkur kategoriyalar g‘oyaviy maydonda mavjud bo‘lgan
modernizatsion magsadlar bilan moslashadi, lekin bevosita
ko‘chirilmaydi; aksincha, yoshlar uni ragamli muhit, kreativ mehnat va
ta’'limiy mobilitet tajribasi orqali gayta talgin giladi. Natijada g‘oya
yoshlar madaniyatida shioriy gatlamdan ko‘ra “hayotiy ssenariylar’ni
tanlash me’yorlariga yaqinlashadi, ya’ni madaniy kapitalni jamg‘arish va
uni ijtimoiy tan olinadigan resursga aylantirish yo‘llari markazga
chigadi.®

Institutsional darajada natijalar shuni ko‘rsatadiki, yoshlar
madaniyatini shakllantiruvchi asosiy institutlar o‘rtasida muvofiglashuv
kuchaygan: ta’lim muassasalari, mahalla, yoshlar bilan ishlovchi
tashkilotlar, madaniyat va sport maydonlari, shuningdek ragamli
platformalar birgalikda yoshlarning ijtimoiy tajribasini ko‘proq
“hamkorlik” rejimida ishlab chigishga intiladi. Bu jarayon yoshlar
madaniyatining normativ chegaralarini ham o‘zgartiradi: avval
individual muvaffagiyatni fagat shaxsiy strategiya sifatida ko‘rish ustun
bo‘lgan bo’lsa, ko‘prog jamoaviy loyiha, ko‘ngillilik, mahalla tadbirlari va
ta’l imiy  klublar orgali  “ijtimoiy  foydalilik”  mezoni
mustahkamlanadi. Shuningdek, institutsional muvofiglashuv yoshlar
madaniyatidagi “legitim faoliyat” repertoarini kengaytiradi: madaniy
tashabbus, startap madaniyati, ijtimoiy loyiha, ilmiy to‘garak va kasbiy
hamjamiyatlarda ishtirok etish kabi amaliyotlar gadrlanadigan kapital
shakliga aylanadi. Bu yerda g‘oya paradigmatik kod vazifasini bajarib,
turli institutlarning maqgsadlarini semantik jihatdan yaqginlashtiradi.

Kommunikativ-amaliy darajada eng muhim natija yoshlar
madaniyatining ragamli muhit bilan yuqori darajada birikib
ketganidadir. Ragamli platformalar yoshlar uchun nafagat axborot
iste’moli kanali, balki reputatsiya, o‘zini taqdim etish, hamjamiyat
qurish va tashabbuslarni targatish mexanizmiga aylangan. Shu bilan
birga, ragamli madaniyat yoshlar madaniyatining ichki me’yorlarini
gayta belgilaydi: tezkorlik, vizuallik, gisqa format, tarmoq orqali
hamkorlik va shaxsiy brend elementlari kuchayadi. Tadgiqot natijasi

* Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere. Cambridge, Polity Press,
1989. 301 p.

° Bourdieu P. Distinction: A Social Critique of the Judgement of Taste. London, Routledge, 2010.
640 p.

284

shuni ko‘rsatadiki, g‘oya bilan bog‘lig ma’nolar ko‘pincha aynan shu
kommunikativ mantiq orgali yoshlar tajribasiga “mos formatda” kiradi;
natijada ideatsion matnlar to‘g‘ridan-to‘g’ri emas, balki kontent
amaliyotlari, treninglar, onlayn hamjamiyatlar va loyihaviy faoliyat
orqali ichkilashtiriladi. Bu holat yoshlar madaniyatida rasmiy va
norasmiy segmentlar o‘rtasida gat’iy devor yo‘qligini, aksincha ular
tarmoq mantigda aralashib borishini ko‘rsatadi.®

Muhokama. Natijalarning keyingi gatlami yoshlar madaniyatining
“ijtimoily mobilitet” va “madaniy integratsiya” bilan bog‘liq
mexanizmlarida namoyon bo‘ladi. 2016-2025-yillarda ta’limiy
mobilitetning, kasbiy gayta tayyorlanishning va shaharlashuvning
kuchayishi yoshlar madaniyatida plural uslublarni ko‘paytiradi, lekin bu
pluralizm “parchalanish” emas, balki umumiy me’yoriy kutilmalar bilan
muvozanatlashgan ko‘rinishda ishlaydi. Bu yerda milliy rivojlanish
paradigmasi “umumiy kelishuv maydoni”ni ta’minlovchi semantik
resurs sifatida ko‘rinadi: yoshlar turli submadaniy uslublarni tanlasa
ham, ta’lim, mehnat, jamoa manfaatiga hissa qo‘shish kabi umumiy
mezonlar orgali 0z tanlovini asoslashga intiladi. Natija sifatida yoshlar
madaniyati “normativ integratsiya” va “uslubiy diversifikatsiya”ning bir
vaqtda mavjud bo’lishi bilan tavsiflanadi.

Yana bir natija yoshlar madaniyatidagi fugarolik amaliyotlarining
kengayishi bilan bog‘liq. Bu kengayish siyosiy baholash darajasida emas,
balki ijtimoiy hamkorlik, ko‘ngillilik, ekologik va urban tashabbuslar,
xayriya marafonlari, mahalla obodonchiligi, ijtimoiy xizmatlar va ta’limiy
mentorlik kabi amaliy shakllarda ko‘rinadi. Tadgigot bu amaliyotlarni
yoshlar madaniyatining “axloqiy igtisodi”ning bir gismi sifatida talqin
gilish imkonini beradi: ya’ni tan olinishi, obro’ topishi va hamjamiyatga
kirishi ko‘p hollarda ijtimoiy foyda ko‘rsatkichlari bilan o‘Ichanadi. Shu
tariga, “Yangi O‘zbekiston” g‘oyasining paradigmatik jihati yoshlar
madaniyatida “faollik”ni oddiy shaxsiy energiya emas, balki ijtimoiy
foydaga yo‘naltirilgan amaliyot sifatida kodlaydi.

Ushbu natijalarni umumlashtirib, interpretativ model quyidagicha
shakllantirildi: g‘oya paradigmatik kod sifatida uchta mexanizm orqali
yoshlar madaniyatiga ulanadi. Birinchi mexanizm semantik tarjima
bo‘lib, u g‘oyaning umumiy kategoriyalarini yoshlar uchun tushunarli
hayotiy ssenariylarga aylantiradi. Ikkinchi mexanizm institutsional
ko‘priklar bo’lib, ular ta’lim, mahalla, kreativ industriyalar va ragamli
platformalar orqali yoshlarning tajribasini muvofiglashtiradi. Uchinchi
mexanizm  kommunikativ legitimlashuv  bo‘lib, unda yoshlar
hamjamiyatlari ijtimoiy tarmoglar va loyihaviy faoliyat orgali muayyan
me’yorlarni “trend”, “malaka”, “reputatsiya” ko‘rinishida
mustahkamlaydi. Natijalar bo‘limida ko‘rsatilgan ushbu mexanizmlar
tadgigot magsadiga muvofiq ravishda g‘oya va yoshlar madaniyati
o‘rtasidagi alogani tizimli tarzda ifodalashga xizmat qgiladi.

Olingan natijalar yoshlar madaniyatini tushuntirishda klassik
modernizatsiya va madaniy o‘zgarish nazariyalarini gayta o‘gishni talab
giladi. Ronald Inglehartning (amerikalik siyosiy sotsiolog va
madaniyatshunos) giymatlar o‘zgarishi haqidagi yondashuvi madaniy
siljishlarning iqtisodiy va institutsional bargarorlik bilan bog’ligligini
ta’kidlab, yangi avlodlarning o‘zini ifodalashga yo‘nalishini ko‘rsatadi.”
Mazkur tadgiqot natijalari bilan giyoslaganda, 2016-2025-yillarda
yoshlar madaniyatida kompetensiya va tashabbusga urg‘u kuchayishi
R. Inglehart ta’kidlagan avlodiy siljishlarga yaqin turadi, biroq bu yerda
o‘zini ifodalash individualizmning kuchayishi bilan emas, ko‘pincha
jamoaviy loyihaviylik va ijtimoiy foydalilik bilan birga kelmoqda. Demak,
giymat transformatsiyasi nafagat shaxsiy avtonomiyaga, balki
hamkorlikda natija qgilishga qaratilgan “ijtimoiy samaradorlik” idealini
ham ishlab chigadi; bu holat paradigmatik kodning integrativ
xususiyatini kuchaytiradi.

Bizning natijalar riskni inkor etmaydi, ammo 2016-2025-yillar
kontekstida riskning “madaniy boshqarilishi” kuchayganini ko‘rsatadi,
ya’ni yoshlar riskni fagat individual tavakkalchilik sifatida emas, balki
kompetensiya to‘plash, tarmoq qurish va loyihaviy tajriba orqali
kamaytiriladigan holat sifatida ko‘ra boshlaydi. Bu esa institutsional
ko‘priklar mexanizmi bilan mos keladi: ta’limiy dasturlar, mentorlik,
hamjamiyatlar va mabhalla resurslari riskni yumshatishda “ijtimoiy
amortizator” vazifasini bajaradi. Bunday talgin yoshlar madaniyatini
“muammoli zona” sifatida emas, balki boshgariladigan rivojlanish
resursi sifatida ko‘rish imkonini beradi.

% Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere. Cambridge, Polity Press,
1989.

7 Inglehart R., Welzel C. Modernization, Cultural Change, and Democracy: The Human
Development Sequence. New York, Cambridge University Press, 2005. 344 p.



O‘zbek tadgigotchilari orasida ma’naviy tarbiya, ta’lim va
madaniyatning uzviyligi hamda globallashuv sharoitida yoshlar
identifikatsiyasi masalalari keng yoritilgan. Otamurodov ijtimoiy
taraqgiyot va ma’naviy omilning bog’ligligini konseptual tarzda
asoslashga intiladi®, Ergashev esa globallashuv sharoitida milliy tafakkur
va madaniy barqarorlik masalalarini tahlil qiladi. ® Ushbu maqola
ularning pozitsiyalarini yoshlar madaniyati doirasida gayta o‘qib,
ma’naviy omilni fagat normativ talablar majmui sifatida emas, balki
amaliyotlar, kommunikativ formatlar va institutsional muhit orqali
ishlaydigan mexanizm sifatida ko‘rsatadi. Ya’ni madaniy bargarorlik
“tagiglar” yoki “chegaralar” bilan emas, ko‘proq magsadli
kompetensiyalar, jamoaviy amaliyotlar va ijtimoiy tan olinish me’yorlari
orqgali ishlab chigiladi. Bu yondashuv g‘oyaning paradigmatik
xususiyatini kuchaytiradi: u ma’no beradi, muvofiglashtiradi va
legitimlashtiradi.

Shuningdek, Karimovning yuksak ma’naviyat va taraqqiyot
munosabati haqidagi garashlari qgadriyatlar va ijtimoiy rivojlanish
alogasini tushuntirish uchun muhim nazariy kontekst beradi.® Mazkur
maqola bu qarashlarni bevosita normativ doirada takrorlamasdan,
yoshlar madaniyatida qadriyatlar ganday “ijtimoiy texnologiyalar”
orqgali amal qilishini ko‘rsatishga harakat qildi: ta’limiy muhitda
kompetensiya standartlari, jamoaviy loyihalarda hamkorlik me’yorlari,
ragamli muhitda reputatsiya mexanizmlari. Shu bilan birga, yoshlar
madaniyatida diversifikatsiya kuchaygani uchun qadriyatlar bir xil
shaklda emas, turli uslubiy ifodalar orgali yuzaga chigishini ham e’tirof
etish zarur. Demak, qadriyatlarning bargarorligi ularning “bir xil
ko‘rinishda” saglanishiga emas, balki turli kommunikativ va
institutsional formatlarda gayta ishlab chigilishiga bog’lig.

Muayyan ma’noda, Mazkur natijalar Eisenstadtning ko‘pyoglama
modernliklar hagidagi g‘oyasi bilan hamohangdir, chunki wu

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati

1. Otamurodov S. Globallashuv va milliy-ma’naviy taraqgiyot.

Toshkent, O‘zbekiston, 2013. 200 b.

2. Ergashev I. Globallashuv sharoitida milliy tafakkur va ma’naviy

xavfsizlik. Toshkent, Fan, 2018. 176 b.

3. Karimov I. A. Yuksak ma’naviyat yengilmas kuch. Toshkent,

Ma’naviyat, 2008. 176 b.

4. Asmolov A. G. Psixologiya lichnosti: kulturno-istoricheskoe

ponimanie razvitiya cheloveka. Moskva, Smysl, 2007. 528 s.
5. Bourdieu P. Distinction: A Social Critique of the Judgement
Taste. London, Routledge, 2010. 640 p.

8 Otamurodov S. Globallashuv va milliy-ma’naviy taraqgiyot. Toshkent, O‘zbekiston, 2013. 200
b.

° Ergashev |. Globallashuv sharoitida milliy tafakkur va ma’naviy xavfsizlik. Toshkent, Fan, 2018.
176 b.

of

285

modernizatsiya yagona yo‘l emasligi, madaniy kontekstlar
modernlikning turli konfiguratsiyalarini yaratishini ko‘rsatadi. Bu
tadgigot ham yoshlar madaniyatida modernizatsion yo‘nalishlar
mahalliy institutlar va kommunikativ odatlar bilan uyg‘unlashib, o‘ziga
xos konfiguratsiyani hosil gilishini ko‘rsatdi: ragamli ochiglik va mahalla
hamjamiyati elementlari bir-birini inkor etmay, ayrim holatlarda o‘zaro
to‘ldiradi. Shu nugtayi nazardan, “milliy rivojlanish paradigmasi”
yoshlar madaniyatini global jarayonlardan uzib qo‘yuvchi ramka emas,
balki global va mahalliy elementlarni muvofiglashtiruvchi interpretativ
mexanizm sifatida talgin gilinadi.

Xulosa. Magola 2016-2025-yillarda “Yangi O‘zbekiston” g‘oyasi
va yoshlar madaniyati o‘rtasidagi alogani milliy rivojlanish paradigmasi
doirasida konseptual asoslab berdi va bu aloganing bir yoglama “ta’sir”
modeli bilan cheklanmasligini ko‘rsatdi. Asosiy xulosa shundaki, yoshlar
madaniyatida g‘oya paradigmatik kod sifatida uch mexanizm orqali
ishlaydi: semantik tarjima, institutsional ko‘priklar va kommunikativ
legitimlashuv. Ushbu mexanizmlar natijasida yoshlar madaniyatida
kompetensiya va tashabbusga tayangan gqiymat orientatsiyalari
kuchayadi, ijtimoiy foydalilik mezoni orqali jamoaviy amaliyotlar
kengayadi, ragamli muhit esa madaniy tan olinishi va hamjamiyat
qurishning markaziy maydoniga aylanadi. Tadgigotning nazariy hissasi
yoshlar madaniyatini milliy rivojlanish  paradigmasining faol
komponenti sifatida talgin gilish, amaliy hissasi esa ta’lim, madaniyat va
yoshlar bilan ishlash institutlari o‘rtasidagi muvofiglashuvni baholashda
go’‘llanadigan tushuntiruvchi ramkani taklif etishdan iborat. Kelgusida
ushbu modelni hududlar kesimida empirik tekshirish, ragamli kapital va
madaniy mobilitet o‘rtasidagi bog’liglikni sifat va migdoriy tadqiqotlar
orqali chuqurlashtirish magsadga muvofiq.

6. Castells M. The Rise of the Network Society. Oxford, Wiley-

Blackwell, 2010. 656 p.

7. Zubok Yu. A., Chuprov V. I. Sotsiologiya molodezhi: riski v mire

neopredelennosti. Moskva, Norma, 2017. 304 s.
8. Eisenstadt S. N. Multiple Modernities.
Transaction Publishers, 2002. 392 p.

9. Habermas J. The Structural Transformation of the Public Sphere.

Cambridge, Polity Press, 1989. 301 p.

10. Inglehart R., Welzel C. Modernization, Cultural Change, and
Democracy: The Human Development Sequence. New York, Cambridge

University Press, 2005. 344 p.

0 Karimov I. A. Yuksak ma’naviyat yengilmas kuch. Toshkent, Ma’naviyat, 2008. 176 b.

New Brunswick,



